
ANTROPOANTROPO
N
Ó
M
A
D
A
S

N
Ó
M
A
D
A
S

Primera
 Ed ición
Primera
 Ed ición

POR NANCY SAV

N
O
V
I
E
M
B
R
E
 
2
0
2
5



OTREDAD

0101Colectiva y Horizontal
 Promueve el trabajo colaborativo y el intercambio

entre voces diversas del ámbito antropológico,
artístico y literario.

0202Interdisciplinaria
Integra textos, arte visual y reflexiones desde distintas

áreas del conocimiento y la creación.

0303Latinoamericana e hispanohablante
 Da espacio a expresiones y perspectivas que nacen del

territorio y la lengua compartida.

0404Orgánica y Sentipensante
Funde emoción y pensamiento, cuerpo y palabra,

para explorar la experiencia humana desde lo
sensible.

0505Crítica y Resistente
 Cuestiona las estructuras dominantes y visibiliza

formas alternativas de entender la cultura, la
comunidad y el saber.

0606Comunitaria y Viva
 Busca fortalecer el tejido social a través

de la palabra, el arte y la memoria
colectiva.

P
Á
G
I
N
A
 
1



SOBRE LASOBRE LA

Antroponómadas nace como un proyecto
colectivo con la finalidad de dar voz a las
palabras hispanohablantes que tejen, crean y
resisten a través de los sentipensares
antropológicos y orgánicos.

Antroponómadas nace como un proyecto
colectivo con la finalidad de dar voz a las
palabras hispanohablantes que tejen, crean y
resisten a través de los sentipensares
antropológicos y orgánicos.

P
Á
G
I
N
A
 
2

Capula, Mich.
31/10/21 - Antroponomadas



ÍNDIC
P
Á
G
I
N
A
 
3

Alba Celeste López H. 

Gisela Espinosa 

Iván Medel

Karina Grisel Sanchez V.

María Fernanda Fuentes L.

María Lourdes Gil G.

Miriam Melina López 

Sara Mercado G. 

Ximena Arciga 

Rebeca Sofía EspiCo.

Colorear los miedos

El arte de acompañar 

Ser hombre también puede ser otra historia

El cactus

Te quiero… pero quiero que cambies: Laura

Eos, café de
especialidad + brunch 

La ofrenda, el cuerpo y los sentidos:
Día de Muertos en la Mixteca 

El rancho de los Espinados: “el nacimiento del mal”

La realidad que decidimos mirar:
¿realmente existe?

Máscaras que hacemos propias

Amayrani Lizbeth Ponce V. 
Duele 



C O L O R E A R  L O S  M I E DO SC O L O R E A R  L O S  M I E DO S

Mi abuela Audelia dormía en esa cama donde nos gustaba
jugar a asustarnos de niñas, recuerdo que siempre una de
nosotras se escondía en un armario mientras todos los
demás nos acostábamos boca abajo en la cama mientras
cerrábamos los ojos y esperábamos con aquel temor de
quien siente el miedo de algo que sabe sigue a
continuación, el suspenso, de esperar a que el fantasma se
apareciera y te jalara los pies, con ese temor de que al
preguntar cantando -¿lobo, lobo estas allí? El lobo
contestara- allá voy.

1.Tener que romper una serpiente formada en el cielo
con un machete mientras se hacía una cruz, esto, para
evitar que un tornado devastara la ciudad y caiga una
gran tromba.

2.Ante un temblor rezar sin parar para pedir que las
placas tectónicas dejen de moverse y mientras tanto
salir corriendo despavorida sin mirar nada.

3.Si había una velación por una muerte de cáncer, había
que poner un chilacayote en la parte debajo del
féretro, de aquel al que se le estuviera velando, esto
para que el chilacayote guardara el cáncer dentro de
sí y evitar que el cáncer se expandiera.

4.No estar descalzo y caminar porque de ese modo
provocarías que entrara un frío mortal al cuerpo.

Alba Celeste López H.

Ese miedo se ligaba a los 101 rituales de mi abuela Audelia,

entre los que se encuentran:

Jueves 9 de octubre 2025



Y cuando decía asustada, -no te metas descalza al baño- tenía
atravesada la muerte del señor L, quien había caído por un
resbalón en el baño y había obtenido un golpe mortal. Y cuando se
asustaba de que infláramos globos cuando niñas, era por aquella
muerte del niño de Josefina, que a sus dos añitos había dejado el
mundo en aquel pueblo donde vivió su infancia, el pequeño “O” se
había atragantado por un globo. 

Y ese temor a que las mujeres viviéramos solas, venía de muy lejos,
lo encontró mi madre escuchando en aquel relato sobre su vecina
Conchita, quien, al quedarse sola a vestir santos, habían asaltado y
matado en aquel pueblito donde mi abuela aprendió a caminar. Yo
había detestado siempre que hablara mal de esas mujeres que vivían
solas, que incluso nos transmitiera ese miedo enorme de vivir
solas, de caminar solas por la calle “sin un hombre que nos
defendiera” pero era ese temor de que no nos pasara lo que a
conchita, su amor se manifestaba en la advertencia, sus dolorosas
experiencias se le habían cristalizado en temores, una a una las
muertes de sus hermanas, hermanos, vecinas, padre, madre,etc.

Los otros temores que mi abuela cargaba eran más bien
precauciones, mejor dicho, surcos en su piel que habían hecho los
años, las experiencias que le habían tocado vivir, ver, escuchar,
sentir, con ese dolor de la misma magnitud de temperatura en la
que funden el hierro, se habían surcado en su rostro, sus manos, su
cuello, esos dolores vueltos temor. 



Soñé que mi abuela estaba acostada en la nueva cama que compré
para mí, en mi nuevo cuarto propio, la puerta estaba abierta, yo
llegaba, me habían traído a casa mis papás a quienes visité, entraba
y veía a mi abuela, salía a decirles … mi papá me decía -déjala
dormir allí y vente tú con nosotros a dormir a la casa- , me
angustié, no quería regresar a dormir allá a la casa de mi infancia, a
mi antiguo cuarto, ya estaba acostumbrada a mi nueva vida, a mi
nuevo habitar un espacio yo sola. 

Esa misma noche había tardado en conciliar el sueño, estaba tensa,
tenía miedo, estaba temerosa, primero tenía temor de que me picara
un mosco que me diera Dengue, otra vez, porque aquello era algo
doloroso y horrible, después prendí una placa para matar moscos,
pero ahora tenía miedo que el aparato de los moscos se incendiara
por la noche mientras dormía, desconecte el aparato y ahora tenía
miedo de que se acabara el aire del cuarto, con ese miedo no pude
hacer nada, dormí y mientras dormía, soñé que mi abuela estaba
acostada en la nueva cama que compré para mí, en mi nuevo cuarto
propio donde habitaba sola.

Los miedos de ella los surcó su experiencia, algunos de mis
miedos los surcó ella en mi infancia, se asustaba tanto que
nos asustaba, nos contagiaba un miedo que no sabíamos de
dónde venía pero que nos atravesó la piel. Esa noche invite a
salir a mi abuela de mi cuarto, la lleve a su casa y ahora cada
día le cuento alguna historia para contrarrestar sus temores y
hacer que la dejen vivir, le cuento de Anita que vive sola y es
muy feliz, o de Elena que lleva 10 años en otra ciudad
diferente a la des sus padres y nunca le ha pasado nada, le
cuento también que quitarse los zapatos también es para
sentir el pasto, para sentir el mar, que de las grandes
corrientes de agua y de las trombas, surge la vida vegetal,
esperando que algún día pueda ella colorear sus miedos así
como yo empecé a pintar los míos y los suyos que dejó en mí.



https://www.facebook.com/profile.php?id=100009645616562

Profesora y filósofa, apasionada
por el arte de juguetear con las
palabras. Su mundo gira en torno
a escribir, leer y volver a escribir,
explorando la vida cotidiana desde
una mirada reflexiva y sensible.

En su obra, entrelaza la
investigación filosófica y el estudio
de los mitos con una escritura
literaria íntima y honesta. A través
de sus textos busca compartir sus
pensamientos y emociones,
conectando con otras mujeres
creadoras y dando vida a las
palabras que, de otro modo,
quedarían dormidas en un archivo.

ALBA CELESTE
LÓPEZ HUERTA

Morelia, Michoacán

Coatlicue, “la de la falda de
serpientes”, es una de las deidades
más poderosas y enigmáticas del
panteón mexica. Madre de los
dioses, símbolo de la dualidad
entre vida y muerte, creación y
destrucción, representa la fuerza
primordial de la Tierra que da y
arrebata la existencia. Su imagen,
envuelta en serpientes y cráneos,
encarna el eterno ciclo de
transformación y renacimiento.
Coatlicue nos recuerda el poder
sagrado del origen, la fertilidad y
el misterio profundo que habita en
lo femenino y en la naturaleza
misma.



Tzintzuntazan, Mich.
31/10/25 - Antroponomadas

P
Á
G
I
N
A
 
8



Duele
Y en mi sorda tristeza me ahogo en
autocompación.
Esto no es común en mi, suelo ser de
otro tipo de actitud pero a mi corazón lo
inunda la desesperación.
En últimas instancias lo que más ronda por
mi mente es la decepción.
No se si es sorda o es muda, me asfixia,
me asusta, me aprieta y no me suelta, me
opaca, me apachurra así se siente esto que
no se qué es, sólo duele.

11 Octubre 2025Alpvx 

A n t ro p ó l o g a  f í s i c a  d e  fo r m a c i ó n ,
c i n é f i l a  a p a s i o n a d a  y
s o b re p e n s a d o ra  p o r  n a t u ra l e z a ,
e n c u e n t ra  e n  l a  e s c r i t u ra  u n
e s p a c i o  p a ra  d e s t i l a r  s u s
r e f l e x i o n e s  c o t i d i a n a s .  S u s  t e x t o s ,
n a c i d o s  d e  p e n s a m i e n t o s  q u e
h a b i t a n  s u  a p p  d e  n o t a s ,  s o n
f ra g m e n t o s  d e  m i ra d a  y
s e n s i b i l i d a d ,  d o n d e  s e  e n t re l a z a n
l a  o b s e r va c i ó n ,  l a  i n t ro s p e c c i ó n  y
e l  a r t e  d e  p e n s a r (s e)  e n  l a
c o t i d i a n i d a d .

AMAYRANI

LIZBETH PONCE V.

AMAYRANI
LIZBETH PONCE V.
Aca p u l c o ,  Gu e r r e r o

@alpvx



Tzintzuntazan, Mich.
31/10/25 - Antroponomadas

P
Á
G
I
N
A
 
1
0



Acompañar es mirar sin juzgar,
escuchar sin interrumpir y
comprender sin imponer.
Es caminar al lado, no delante ni
detrás. Es confiar en los tiempos
del otro, respetar
sus procesos, celebrar sus
pequeños logros y contener sus
caídas.
Porque acompañar es amar desde
el respeto y la empatía, sabiendo
que cada alma
tiene su propio ritmo de sanación.
Y en ese encuentro genuino,
donde dos miradas se
reconocen sin máscaras, surge lo
más sanador: la sensación de no
estar solo.

EL  ARTE  DE ACOMPAÑAREL  ARTE  DE ACOMPAÑAR
Acompañar es un acto

profundamente humano. No se
trata solo de estar, sino de

presenciar con el alma. Es ofrecer
silencio cuando las palabras

sobran, y sostén cuando
el otro siente que no puede más.

En el acompañamiento
terapéutico, no somos

salvadores ni portadores de
respuestas; somos presencias que

invitan al otro a
reencontrarse con su propia luz.

Ghii Domingo 12 Octubre 2025



Madre y guía terapéutica, dedica
su camino a acompañar a otros
en procesos de crecimiento y
bienestar integral, más allá de la
salud mental. Amante de la
escritura, la música, la naturaleza
y lo espiritual, encuentra en las
palabras una forma de compartir
su propósito y de sanar.

Con diversas formaciones y una profunda vocación de servicio,
busca retomar su esencia creativa y su labor como facilitadora,
reconectando con el arte y la guía terapéutica como caminos de
transformación. Participar en esta revista representa para ella una
oportunidad para volver a mostrarse y confiar en su voz interior.

GISELA
ESPINOZA

Santa Fe, Argentina

@giiat_03ok



SER HOMBRE TAMBIÉN PUEDE
SER OTRA HISTORIA

SER HOMBRE TAMBIÉN PUEDE
SER OTRA HISTORIA

Iván MedelOctubre 2025

Una mirada las narrativas de la masculinidadUna mirada las narrativas de la masculinidad

Durante siglos, la masculinidad se ha narrado como una
evidencia.
Un punto de partida incuestionable: algo que “se es”, no
algo que se construye.
Pero basta mirar con cuidado para notar que “ser
hombre” no ha sido una experiencia universal ni estable.
Ha sido, más bien, un proyecto cultural, un relato que
cambia según quién lo cuenta, desde dónde y para qué.

La masculinidad hegemónica, como explica Raewyn
Connell, actúa como un marco prescriptivo: un conjunto
de expectativas que dictan quién puede ser considerado
un hombre legítimo. Este modelo idealizado —blanco,
heterosexual, racional, autosuficiente, económicamente
productivo— no solo establece un estándar, sino que
organiza jerarquías.
Define quién tiene autoridad, quién merece
reconocimiento y quién queda al margen.

Podríamos decir que este modelo es una tecnología
social de poder: un relato que naturaliza la desigualdad.
 Y como todo relato dominante, necesita castigar la
diferencia para sostenerse.
 Los hombres que no encajan —los sensibles, los pobres,
los racializados, los homosexuales, los que dudan— son
tratados como desviaciones o fracasos del ideal.
 Las mujeres que ejercen autoridad o las personas que
desobedecen las fronteras del género, son vistas como
amenazas simbólicas al orden.



Judith Butler nos ofrece una clave para entender este
fenómeno: el género no es una esencia, sino una
práctica reiterada que se mantiene viva en la medida en
que la repetimos.
 No “somos” hombres; hacemos masculinidad dentro de
un guion social que aprendimos a representar.
 Y si ese guion se puede repetir, también se puede
modificar, interrumpir o abandonar.

Aquí las prácticas narrativas resultan profundamente
útiles.
 Si las identidades se tejen a partir de las historias que
contamos sobre nosotros, entonces la masculinidad
puede entenderse como una historia dominante: una
narración cultural que coloniza las posibilidades de ser.
 Contar otras versiones —más plurales, más situadas, más
honestas— no es un gesto simbólico: es un acto de
resistencia.

Donna Haraway diría que no existen sujetos aislados,
sino cuerpos enredados en tramas de relación.
 Desde esa mirada, la masculinidad no es un atributo
interno, sino una práctica relacional que se define por
cómo nos vinculamos.
 Ser hombre no tiene que ver con la distancia o el
control, sino con la forma en que participamos en las
redes del cuidado, el deseo, el lenguaje y el poder.



Y Gabor Maté nos invita a mirar aún más hondo:
detrás de muchas conductas que asociamos con lo
masculino —la dureza, la negación del dolor, la
hiperproductividad— hay heridas no atendidas.
El “hombre fuerte” es, muchas veces, un niño que
aprendió que mostrar tristeza era peligroso.
Desde ahí, la masculinidad se convierte en una
estrategia de supervivencia emocional que termina
reproduciendo el sufrimiento que quiso evitar.
Renunciar al rol impuesto de “ser hombre” no implica
negar el género, sino recuperar la posibilidad de
habitarlo de otras maneras.
 Formas donde la vulnerabilidad no sea sinónimo de
debilidad, donde la sensibilidad no sea castigada,
donde el cuidado no sea un acto sospechoso.
Crear espacios seguros —antropológicamente
hablando, espacios donde las narrativas puedan
diversificarse y coexistir sin violencia— es una tarea
urgente.
 No se trata de inventar “nuevos hombres”, sino de
abrir la conversación sobre cómo queremos narrar lo
humano.
Porque la masculinidad, al fin y al cabo, no es una
verdad biológica ni un destino inevitable.
Es una historia.
Y toda historia puede contarse de otro modo.

Comunicólogo social desprofesionalizado, facilitador de
procesos grupales y acompañante en desarrollo humano
enfocado en el bienestar. Su labor entrelaza las Prácticas
Narrativas, la Comunicación No Violenta y la organización
con enfoque interseccional, desde una mirada sensible y
consciente. A través de su trabajo, recuerda que la ternura
y el cuidado son también actos políticos capaces de
transformar los vínculos y fortalecer lo colectivo.

IVAN MEDEL IVAN MEDEL 
C i u d a d  d e  Méx i c o @narrativaconsciente

https://narrativaconsciente.com

https://narrativaconsciente.com/


EL CACTUSEL CACTUS

Había una vez un pequeño cactus en medio
del desierto. Desde lejos parecía fuerte,
firme y resistente; todos pensaban que nada
le afectaba porque podía soportar las
sequías, el sol intenso y las noches frías.
Lo veían y decían: “Está acostumbrado a
estar solo, no necesita a nadie”.

Pero nadie sabía que… en el fondo, el cactus
tenía un deseo profundo:
Quería acercarse, quería pertenecer, quería
dar y recibir cariño, sin embargo, cada vez
que intentaba acercarse a alguien, sus
espinas terminaban hiriendo sin querer. Las
personas se alejaban de él diciendo que era
“difícil”, “complicado” o “demasiado duro”.

El cactus comenzó a creer que tal vez había
algo malo en él. Recordaba los pocos que
alguna vez se animaron a acercarse aun con
todas sus espinas, amistades que parecían
quedarse, pero que, al primer rasguño o
pequeña herida, huían.
Hubo quienes lo culparon por lastimar, aun
cuando no era intencional; otros simplemente
se fueron sin explicación.
Eso lo hizo sentir un tipo de abandono…
como si no valiera la pena quedarse a
conocer lo que había detrás de las espinas,
como si la belleza estuviera únicamente en un
tipo de flor.

Casiopea Miercoles 22 octubre 2025



Lo que nadie veía era que sus espinas no eran
maldad, sino protección. Habían crecido porque
antes lo arrancaron de la tierra donde nació, lo
pisaron sin si quiera pedir perdón por el daño
que le hicieron, o simplemente al ver sus
imperfecciones decidieron arrancarlas y lo
dejaron expuesto. Es por ello que esas espinas
tan “peligrosas” crecieron; habían sido su escudo
para sobrevivir a la soledad.

Un día, mientras miraba el infinito desierto, el
cactus se preguntó:
¿Será que hay alguien será capaz de mirar más
allá de lo que parece duro? ¿Alguien que
entienda que mi forma de protegerme nació del
dolor?

Entonces comprendió algo importante: Él no era
“demasiado”, ni “difícil”, ni “indomable”.
Solo era un cactus aprendiendo a confiar otra
vez. Porque incluso los cactus florecen… pero
solo ante quien tiene la paciencia suficiente para
quedarse, observar y comprender que, detrás de
cada espina, hay una historia, una herida y un
corazón que todavía está dispuesto a amar.

KARINA GRISEL SANCHEZ VAZQUEZKARINA GRISEL SANCHEZ VAZQUEZ

Urua p a n ,  Mi c h o a c a n
D o c e n t e  d e  e s p a ñ o l  y  a p a s i o n a d a  d e  l a  p a l a b ra  e s c r i t a ,
e n c u e n t ra  e n  l a  l i t e ra t u ra  u n  m e d i o  p a ra  e x p r e s a r
e m o c i o n e s  y  d a r  fo r m a  a  s u  m u n d o  i n t e r i o r.  S u  e s c r i t u ra
n a c e  d e l  d e s e o  d e  c o n e c t a r  c o n  o t ro s  a  t ra v é s  d e  l a
s e n s i b i l i d a d  y  l a  b e l l e z a  d e l  l e n g u a j e ,  c re a n d o  p u e n t e s
e n t re  e x p e r i e n c i a s ,  s e n t i re s  y  p e n s a m i e n t o s  q u e  i n v i t a n  a l
e n c u e n t ro  h u m a n o  y  a  l a  re f l e x i ó n  c o m p a r t i d a .

@grisels´v



Coloca toda la responsabilidad de la
relación en el otro, sin observar que
quizá no eran tan compatibles.

Te quiero… 
pero quiero que cambies
Te quiero… 
pero quiero que cambies

Laura siempre había creído que el amor era
cuidado, respeto y comprensión. Pero
comenzó a notar cosas en su pareja que la
incomodaban. “Si tan solo hiciera esto… si
tan solo fuera así…”, se repetía en su mente.

Psic. María Fernanda Fuentes López
Nota: Laura es un personaje inventado

para ilustrar estas situaciones.

Decidió hablar de esto en terapia. Allí descubrió que muchas veces
sus frases parecían cariño, pero escondían exigencia: “Es por tu
bien”, “Tienes que cambiar”, “Ve a terapia”, “Cambia para que todo
funcione”. Lo que parecía cuidado comenzaba a sentirse como un
intento de moldear a su pareja según su propia medida.

Frases que parecen cariño, peroFrases que parecen cariño, pero
pueden ser focos rojos.pueden ser focos rojos.
Frases que parecen cariño, pero
pueden ser focos rojos.
“Es por tu bien”
Puede parecer cuidado, pero en
realidad intenta controlar cómo actúa
o piensa la otra persona.

“Ve a terapia”
Podría ser útil, pero Laura se dio
cuenta de que a veces lo decía
creyendo que su pareja cambiaría
como ella quería.

“Cambia para que todo funcione”

Observar estas señales ayuda a preguntarnos si estamos
acompañando o intentando moldear, y cuándo la necesidad de
cambio pasa de cuidado a exigencia.



Motivos ocultos detrás del
deseo de cambio según Laura

Motivos ocultos detrás del
deseo de cambio según Laura

Quiero que cambies porque
quiero que encajes en mi

versión idealizada del amor.
Buscaba que su pareja cumpla con la idea de

cómo debería ser el amor, aunque él no fuera así.

Quiero que cambies
porque tu forma de ser
me lastima.
Deseaba que su pareja modificara
comportamientos que la
lastimaban, en lugar de reconocer
que ciertas actitudes de él eran las
que realmente la estaban afectando.

 Quiero que cambies
porque tengo miedo

de perder la relación.
Laura se daba cuenta de que eran

diferentes y que algunas
diferencias no se podían conciliar,

pero prefería no verlo para no
tener que afrontar la pérdida. Su

temor a perder la relación la
llevaba a querer que su pareja

cambiara, en lugar de aceptar que
la relación tenía límites.

Quiero que cambies
porque quiero que me
dé la razón.
Buscaba validación más que cuidado,
aferrándose a que él pensara o
actuara como ella, aunque él tuviera
opiniones distintas. Sin darse cuenta,
su necesidad podía transformarse en
insistencia.



Reflexión final de LauraReflexión final de Laura
Laura descubrió que muchas veces el cambio que esperamos del
otro es el que nos toca hacer en nosotros mismos. Aprendió que,
aunque hay cosas que sí podemos pedir que cambien, otras ya
caen en el terreno de la exigencia.
Además comprendió que soltar y aceptar la libertad del otro,
incluso cuando duele, es un acto profundo de autocuidado y
crecimiento personal. Y que esperar que alguien cambie para
sostener nuestra relación puede ser una señal de que es
momento de mirar hacia nosotros mismos, hacer cambios
internos o tomar decisiones importantes.
19 de octubre de 2025

Psicóloga con maestría en
Psicoterapia Humanista, brinda
acompañamiento presencial y virtual
a jóvenes y adultos en procesos de
autoconocimiento, gestión emocional y
toma de decisiones conscientes no solo
a nivel relacional, también laboral,
académico y crecimiento personal. .
Su enfoque se centra en la reflexión
profunda y en el reconocimiento de
uno mismo como punto de partida
para el bienestar y las relaciones
sanas. 

En su texto sobre Laura —una historia que invita a cuestionar los
límites entre el amor, el control y la libertad—, resalta cómo el
autoconocimiento se convierte en una guía esencial para comprender
nuestros deseos, reconocer nuestras proyecciones y aprender a soltar
desde la conciencia y la autenticidad.

AGENDA TU CITA Y NOS
VEMOS EN TERAPIA.

AGENDA TU CITA Y NOS
VEMOS EN TERAPIA.

Morelia, Michoacán

@psicmariafernanda
fuentes



EOS es una cafetería en Morelia dedicada
a celebrar el café de especialidad y
compartir su cultura con la comunidad
amante del buen café. Más que un lugar
para tomar café, es un espacio para
aprender, disfrutar y conectar a través de
experiencias culinarias. Su propuesta
combina alimentos de calidad, nutritivos y
equilibrados, explorando los sabores del
mundo con un toque local. Con su plato
MEXA, que cambia constantemente, EOS
rinde homenaje a la riqueza gastronómica
de México y a sus raíces. Un rincón donde
todxs son bienvenidxs a disfrutar,
descubrir y saborear.

LU GIL
Gastrónoma de corazón y alma
creativa, ha hecho de su cafetería un
refugio donde el aroma del café y el
brunch se entrelazan con la calidez
de lo cotidiano. Su espacio invita a
saborear la vida sin prisas, entre
charlas, delicias culinarias y buena
energía. Con  espíritu moreliano,
busca compartir la esencia de su
proyecto: un rincón donde la comida
se convierte en inspiración y cada
encuentro es una pequeña
celebración del espíritu cafetero.

@eoscafe_mlm



Capula, Mich.
31/10/25 - Antroponomadas

P
Á
G
I
N
A
 
2
2



LA OFRENDA, EL CUERPO Y LOS SENTIDOS:
DÍA DE MUERTOS EN LA MIXTECA 

LA OFRENDA, EL CUERPO Y LOS SENTIDOS:
DÍA DE MUERTOS EN LA MIXTECA 

Miriam Melina 28 octubre 2025
RESUMEN

El Día de Muertos es una de las manifestaciones
culturales más significativas de México, y en Oaxaca
se vive con especial intensidad por su diversidad
étnica, ecológica y espiritual. Esta celebración no
solo honra a los difuntos, sino que expresa la
cosmovisión ancestral mesoamericana, la memoria
histórica y la estructura simbólica de cada región.
Este ensayo reflexiona sobre las ofrendas y su
dimensión sensorial en dos regiones
representativas: la Mixteca y los Valles Centrales,
espacios donde convergen tradiciones indígenas y
católicas que dan sentido a la relación entre la vida
y la muerte. INTRODUCCIÓN

El Día de Muertos en Oaxaca es
una práctica viva donde confluyen
lo antiguo y lo mestizo, lo rural y
lo urbano, lo ancestral y lo
contemporáneo.
En cada altar, se danza, canta o se
llora una cosmovisión que concibe
la existencia como un ciclo
continuo entre la vida, la muerte y
la naturaleza.
La riqueza simbólica de esta
festividad se manifiesta a través
de los sentidos: el gusto, el olfato,
la vista, el oído y el tacto, todos
ellos activados en un diálogo
ritual entre los vivos y los
muertos.



LA MIXTECA: CUERPO, TIERRA Y MEMORIA

En la Mixteca contemporánea, los altares,
fiestas patronales, danzas y rezos siguen
articulando elementos ancestrales y católicos.
Esta cosmovisión se expresa en prácticas como
la ofrenda a los muertos, las ceremonias
agrícolas y el respeto por los lugares sagrados
naturales (manantiales, montes, cuevas).
Estas expresiones mantienen vivo un
pensamiento donde la vida, la muerte y la
naturaleza están profundamente entrelazadas.

Durante las últimas semanas de octubre y los
primeros días de noviembre, las comunidades
mixtecas celebran el ciclo vital con todo el
cuerpo: a través del trabajo agrícola, la
preparación de los alimentos, la recolección de
flores y la construcción de los altares.
La conexión corporal con la tierra es evidente:
campesinos, floricultores y comerciantes
transforman su esfuerzo en los elementos que
darán forma a la ofrenda.
Los mercados se llenan de colores, aromas y
texturas, configurando una experiencia
hipersensorial donde cada sentido tiene un
papel ritual.



LOS SENTIDOS EN LA OFRENDA
EL GUSTO
El sabor de los alimentos , los panes de muerto,
frutas, mandarinas, nísperos, las bebidas, atoles,
chocolate, mezcal y toda la comida, moles y platillos
específicamente preparados para dia de mi muertos;
camotes y calabazas endulzados con panela y
canela que les gustaba a los difuntos, la comida
simboliza la continuidad del compartir.
Comer junto a la ofrenda no es solo un acto festivo,
sino una forma de recordar con el cuerpo con la
boca y los multiples sabores .
Los sabores reactivan la memoria afectiva y evocan
la presencia de los difuntos: el gusto se convierte en
un conocimiento encarnado.

EL OLFATO
Los aromas como el copal, las flores de
cempasúchil o cresta de gallo, y las frutas de
temporada llenan el ambiente.
El olfato actúa como una memoria ancestral y
emocional, evocando presencias y afectos.
El olor puede traer de vuelta a un padre, una abuela
o un amigo: es el sentido del recuerdo íntimo.



EL TACTO
La limpieza del altar y las tumbas, la colocación de
flores, el encendido de las velas: todos son actos de
cuidado y presencia física.
El tacto conecta el cuerpo con la tierra y con los
objetos del recuerdo.
Preparar el altar, tocar las flores o encender una
vela son gestos de afecto y memoria corporalizada.

LA VISTA
Los colores y las luces del altar llenan los ojos de
cualquier expectante. Es una hermosa la experiencia
visual: los panteones en las velas, que,
particularmente en mi pueblo, San Jerónimo
Silacayoapilla, se realiza el 1 y 2 de noviembre, las
veladas consisten en ir a limpiar las tumbas
preparar y adornar de flores y velas durante la
noche y pasar la mayor parte de la noche con
nuestro difuntos entre cantos y llantos , el papel
picado, los retratos y las flores componen un
lenguaje estético que comunica jerarquías
espirituales y familiares.
Los colores vivos naranja, morado, rosa simbolizan
la energía, la vida y el tránsito entre mundos. La
vista educa la mirada colectiva: enseña a ver la
muerte como parte inseparable de la vida.

EL OÍDO
La música, los rezos, los cantos, los bailes, las
oraciones crean un paisaje sonoro de comunión.
El sonido acompaña el tránsito entre mundos: lo
audible e inaudible se convierte en un puente
emocional que mantiene unida a la comunidad.



EL SIMBOLISMO DE LOS ELEMENTOS
Las ofrendas sintetizan una visión del mundo donde
los cuatro elementos: agua, fuego, tierra y aire
representan el equilibrio del cosmos y la naturaleza
entre la vida y la muerte

AGUA: saciar la sed del alma en su camino.
FUEGO: a través de las velas, simboliza la luz que
guía y la energía vital.
TIERRA: se expresa en los frutos y alimentos,
emblemas de fertilidad y sustento.
AIRE: está presente en el papel picado que se
mueve con el viento, signo de lo invisible y efímero.

El altar podría simbolizar un espacio liminal, donde
las fronteras entre la vida y la muerte se difuminan
temporalmente.

LA TRANSMISIÓN DEL SABER RITUAL
El Día de Muertos es también un acto de resistencia
cultural de mantener la transmisión de
conocimientos ancestrales.
Las abuelas enseñan a sus hijos y nietos cómo poner
la ofrenda, qué flores elegir, qué comidas preparar,
que frutas y que adornos escoger .
Esta transmisión de saberes convierte la práctica
ritual en una forma de continuidad familiar y
cultural.
Cada altar es un acto sensorial donde se inscriben
las emociones, los afectos, los recuerdos, las
apreciaciones que se le tenían a los difuntos y ahora
que están muertos el respeto que sigue teniendo en
las memorias colectivas.



CONCLUSIONES
Las ofrendas son más que objetos simbólicos: son
medios sensoriales de comunicación entre vivos y
muertos.
A través de aromas, colores, sonidos, sabores y
texturas, se construye un espacio perceptivo
compartido donde los sentidos son los canales del
vínculo con los difuntos.
El Día de Muertos, desde las regiones de Oaxaca,
nos recuerda que el cuerpo siente, respeta recuerda
y celebra; que la muerte no es ausencia, sino
presencia transformada.
En cada flor, en cada sabor y en cada luz encendida,
el pueblo oaxaqueño reafirma su manera de habitar
la vida a través de la memoria.

MIRIAM MELINAMIRIAM MELINA
Artista plástica y antropóloga física, apasionada por la naturaleza, las plantas y los
rituales que conectan lo humano con lo sagrado. Su mirada une el arte y la ciencia
para explorar la relación entre los cuerpos, los sentidos y las tradiciones. En su
proyecto, reflexiona sobre la importancia sensorial de las ofrendas del Día de
Muertos, entendidas no solo como objetos simbólicos, sino como puentes vivos de
comunicación entre los mundos de los vivos y los muertos. Su escritura revela una
sensibilidad que entrelaza lo antropológico con lo poético y lo espiritual.

Oaxa ca  San  Agu s t í n  Et l a

@melinaflorcanela



Tzintzuntazan, Mich.
31/10/25 - Antroponomadas

P
Á
G
I
N
A
 
2
9



EL RANCHO DE LOS ESPINADOS:

“EL NACIMIENTO DEL MAL”.

EL RANCHO DE LOS ESPINADOS:
“EL NACIMIENTO DEL MAL”.

 Había una vez, escondido en la Sierra Madre del Sur, un rancho maldito.
Todos sabían que existía, pero nadie sabía llegar a él. Durante el día, los
enormes arbustos llenos de espinas ocultaban el camino para impedir el
paso, y por las noches, bajo la luz de la luna llena, los senderos se
transformaban en acantilados que llamaban a las almas corrompidas para
devorarlas. Con el canto del gallo, la tierra volvía a cerrarse y los
arbustos cubrían nuevamente los caminos.

Magnolia Iracunda Octubre 2025

Allí vivía la abuela de Aura, la vieja bruja Jezabel. Tras la muerte de sus
padres, huérfana y sin un lugar a dónde ir, no le quedó más remedio que
pasar sus días en aquel horrible y temible rancho. Durante el día, el sol
aliviaba un poco el dolor de la pérdida; entonces podía correr libre,
mientras los arbustos y los rosales la cuidaban. Con sus espinas, la
mantenían alejada de los acantilados para que no cayera en ellos. El río,
en cambio, le brindaba agua cristalina para beber y limpiar su cuerpo.
Por las noches la protegía del fantasma de la vieja madre, que buscaba sin
descanso a sus hijos para ahogarlos. Los nopales le regalaban tunas para
mitigar el dolor en su alma y darle un poco de dulzura a su corazón
destrozado.

Para cuidarla de la bruja y de las almas carroñeras que rondaban en la
oscuridad, los nahuales le construyeron una cabaña, donde pudiera
dormir y protegerse del abrasador sol del mediodía. La cubrieron con
espinas, rosales y arbustos para que ni su abuela ni las almas hambrientas
que regresaban al rancho en las noches pudieran encontrarla. Si por
algún motivo llegaban a hallarla, aquellos seres sedientos de sangre la
destrozarían hasta dejarla en los huesos. Conmovidos por la dulzura de
aquella pequeña niña, los elementales la cuidaban como si fuera su hija.
Lamentaban que los días no pudieran durar un poco más, pues al caer el
sol Aura corría a toda prisa a su cabaña, cerraba bien la puerta y pedía a
los arbustos que la cubrieran de nuevo. Las rosas se marchitaban para
pasar desapercibidas y ocultar, con su palidez, el secreto de la vida
cálida que resguardaban. Aura pasaba las noches calladita en el rincón
más profundo de su cabaña, cuidando no pronunciar palabra alguna,
respirando con calma para no ser descubierta.



El tiempo no se detenía, y Aura crecía. Su cabello largo y negro era el
registro de su paso por aquellas tierras; su piel pálida comenzaba a
confundirse con el brillo de la luna; sus ojos, secos de tanto llorar, ya no
podían derramar más lágrimas. Para animarla las rosas se desprendían de
sus espinas para construirle coronas de flores, y las arañas le tejían
vestidos grandes y sedosos. Y a si fue como este lugar tan sombrio fue
convirtiendose en su hogar, poco a poco comenzo a a ver su cabaña
como su refugío, ya que sabía que podía dormir a salvo, bajo la
protección de los nahuales.
Una noche fría de enero, mientras dormía, escuchó cómo desde la lejanía
se acercaba un caballo a toda velocidad. Era algo insólito: nunca antes se
había visto ni escuchado uno en ese lugar. Sigilosa, asomó apenas el
rabillo del ojo y, para su sorpresa, un gigantesco caballo color negro
azabache, se encontraba afuera de su refugió. Sus ojos rojos le
provocaron un escalofrío que le heló la piel. En su mirada ardía el fuego
del mismísimo Mefistófeles. El caballo la miró fijamente, advirtiéndole
que se escondiera bien, pues su jinete la estaba buscando.

Con su paso, el jinete incendiaba los
árboles, contaminaba el agua y
endurecía las rosas hasta volverlas
rocas. Su presencia hacía que
llegarán hombres tan malditos y
enfermos que ni los acantilados
querían devorarlos. Eran tantos que
Jezabel no tuvo otra opción que
recolectar sus almas,
transformándolos en chaneques
malvados: unos se convirtieron en
esclavos, y a otros, por su gran
maldad, los mataba para usar sus
dientes, ojos y tripas en pócimas y
maldiciones. Con el ojo del chaneque
más perverso inventó el mal de ojo y
lo envió sobre los humanos para
atormentarlos por el resto de su
existencia.



Los meses pasaban y el jinete no dejaba de buscar a Aura. Recorrió el
rancho de este a oeste, buscando entre las espinas de los nopales, debajo
de los montes y torturando a uno que otro nahual, quienes juraban no
haber visto nunca a ninguna mujercita en aquel lugar. El caballo,
tratando de protegerla, le aconsejaba que buscaran cada vez más lejos,
con la esperanza de despistar al jinete, anhelando que este se cansara de
buscarla y se fueran de esas tierras, sin embargo, la furia y la
desesperación de este crecía, junto con su deseo de hallarla. Comenzó
incluso a sospechar de su caballo, acusándolo de traición. Pero el animal
le suplicaba: —“Oh, mi adorado jinete, jamás podría engañarle. Soy solo
un caballo tonto, su esclavo eterno, incapaz de actuar en su contra, sabe
que vivo para servirle y al igual que usted mi deseo más profundo es
encontrarla”. Así calmaba su ira, mientras cuidaba a la huérfana.

Una noche el jinete decidió tenderles una trampa a los rosales, a lo que
les dijo sollozando: —“Algo terrible he escuchado: Jezabel enfureció, y
lanzando bolas de fuego a los cielos, envió a todos sus chaneques en
busca de Aura. Esta vez, lo sé, la encontrará y la matará. Dice que con su
fulgor preparará la poción más poderosa, una nunca antes vista, y el
rancho entero temblará ante su poder”.

Sin darles oportunidad de responder, montó su caballo y fingió
marcharse. Los rosales, que la amaban profundamente, no resistieron el
miedo de perderla y, entre llantos, llamaron a los nahuales, que corrieron
con sus cuatro patas hacia donde se encontraba Aura. Para no perder el
rastro, el jinete tomó al ratón más viejo y sabio del rancho. De sus ojos
brotaron lágrimas de sangre que, al caer sobre el roedor, le hicieron
brotar alas. Así se elevó por los cielos, siguiendo a los nahuales,
convirtiendose en el primer murciélago, sin embargó esta será una
historia para otro día.

 Al llegar al lugar donde se encontraban los nahuales, el murciélago se
quedó atónito y estos comenzaron a entonar afligidos aullidos que
alertaban del terrible acontecimiento, al enchularlos el jinete cabalgo a
toda velocidad a su encuentro, este golpeaba al caballo para avanzará
más rápido, el caballo entre lágrimas se dirigía tan rápido como podía al
lugar indicado, temiendo lo peor.



Cuando llegaron lo que alguna vez había sido la cabaña de Aura, ahora
solo era una pila de madera que colgaba por todos lados, el lugar se
encontraba destrozado, su cuerpo sin vida yacía en el suelo, la sangre
fresca caía por sus piernas y su rostro conservaba el horror de lo que
había vivido, una mueca espectral contenía el dolor de sus últimos
momentos, su piel que alguna vez irradió vida ahora era fría, pálida y
dura como el mármol, un hombre la había encontrado, la torturó hasta
quitarle la vida, tomo su cuerpo y lo perforó una y otra vez, hasta que
atravesó sus entrañas, sus muslos llenos de golpes, rojos como el carmín
aún expulsaban la poca sangre que les quedaba, él destrozó su pecho,
arrancándolo a mordidas dejo un hueco profundo y vancío en el lugae
donde un día habito un corazón puro y cálido, para terminar, la tomo del
cuello y la estrangulo hasta dejarla sin vida.

 El jinete con un grito estremecedor hizo temblar al rancho entero, de los
acantilados brotaron llamas que incendiaron la sierra madre del sur, no
hubo fuerza humana que pudiera contener el odio y dolor que brotaba de
su alma y se prometió que por la eternidad se cobraría las almas de todos
aquellos hombres crueles; padres abusadores, golpeadores de esposas,
bebedores, avariciosos, traicioneros y jugadores empedernidos. El junto
a su caballo los condenaría a arder en el infierno obligandolos a revivir el
dolor que causaron una y otra vez por la eternidad.

 Nunca nadie supo porque quería encontrar a Aura. Algunos dicen que
fue enviado por el mismísimo Samael al Rancho de los Espinados, para
que pudiera liberarse de su condena al rescatarla. En vida fue un padre
que perdió a su hija por culpa del alcohol. Quizá buscaba su perdón y
redención rescatando a esa pobre huérfana. Con el tiempo los hombres
aprendieron a temerle, los viejos sabios le aconsejaban y advertian a los
hombres jóvenes sobre la importancia de ser hombres buenos, honestos y
responsables, pues decían que a las dos en punto de la madrugada el
“charro negro” asedia del infierno para condenar las almas de los
hombres que encontrará a su paso y como ya deben de saber los hombres
de bien, a esas horas descansan en sus hogares, cuidando de aquellos a
quienes aman. 



Sin embago si en la penetrante noche, siendo mujer, te cruzas con el
gigantesco caballo color negro azabache, de ojos rojos como la sangre, o
lo escuchas su galopar, llegando a toda velocidad al pie de tu hogar, no
temas: no es la oscuridad quien te encuentra, sino el amparo de su luz,
que cabalga en su andar. Su jinete lo guía como guardián secreto,
protector de las hijas desdichadas de la luna, de las esposas desesperadas
y mujeres en aprieto, es el jinete en su caballo listo para alejarte de tu
horrible destino, es el quien viene para condenar a la bestia que acecha.
Donde otros tiemblan bajo el peso su castigo, el proteje a todas las
mujeres que se encuentren en aprietos, horrando por la eternidad a la
hija que no pudo cuidar. Así que si lo escuchas, en silencio aguarda,
mientras el toma las almas de todos aquellos que aun no aprenden a ser
buenos hombres. Ahora mujeres pueden tener la certeza de que jamás
volveran a estar solas en la oscuridad, pues el es el justiciero eterno que
no nos abandona y si es bueno o malo el charro negro, eso ya dependerá
de cada quién.

Maestra de yoga, angelóloga,
diseñadora gráfica, mística y
escritora, combina en su obra el terror
y la creatividad como caminos de
expresión y conciencia. En su relato,
donde la bruja, la niña y el charro
negro cobran vida en una alegoría
simbólica, transforma el miedo en
reflexión: un cuento de terror que,
más allá de provocar susto, revela las
sombras de la violencia y las
experiencias que toda niña teme
enfrentar. Su escritura invita a mirar
lo oculto con sensibilidad, fuerza y
verdad.

REBECA SOFÍA
ESPICO

More l i a ,  M i c h .

@masyogaconsciente_
Acércate a sus clases de Yoga en
Morelia, con Sistema Armonía
para equilibrar cuerpo, mente y
energía a través de movimientos
suaves, respiración consciente y
relajación profunda.
Un encuentro para soltar el
estrés, restaurar tu bienestar
interior y cultivar la paz en cada
respiración.

 Encuentra tu centro, habita la
calma, vibra en armonía.



24 Octubre 2025

A veces creo que habitamos una
historia que escribimos y ni
siquiera nos damos cuenta de
que lo estamos haciendo. Y no es
cualquier historia, sino la más
íntima, una historia que da
sentido a quién creemos ser y al
mundo en el que creemos vivir.

Sara Mercado

La realidad que decidimos mirar:
¿realmente existe?
La realidad que decidimos mirar:
¿realmente existe?

Durante años, a lo largo de mi
carrera como psicoterapeuta, he
confirmado un principio simple
pero profundamente
empoderador: no vemos la
realidad tal como es, sino como
necesitamos verla para sostener
la ilusión de quien creemos ser.
Siempre que lo menciono
durante una sesión, hay una
pausa por un momento. Otras
veces una persona sonríe
incómoda, alguien dice: "pero sé
perfectamente lo que veo". Eso
está bien, por supuesto, pero ver
no es entender. 



Cada persona lleva un filtro. No lo elegimos; lo construimos con
las cosas que nos marcaron, las historias que heredamos, las
cicatrices que preferimos no mirar y los roles que aprendimos a
adoptar solo para salir adelante. Si crecí pensando que tenía que
ser fuerte para que nadie me reconociera como débil, eso puede
influir en que perciba la ternura como debilidad. Si entendí que
el amor es resultado de complacer a los demás, podría confundir
conexión con esfuerzo.
Estas ideas no están equivocadas; después de todo, en algún nivel,
eran necesarias y probablemente seguimos viviendo desde ellas
sin darnos cuenta. La realidad se ajusta a su forma: vemos
rechazo donde hay distancia; amenaza donde hay cambio;
demanda donde solo había una invitación. 
Es la razón por la que digo que a veces la realidad no es lo que
creemos ver; es una versión que coincide con nuestra historia. El
malestar aparece cuando el mundo comienza a refutarla. Esa
ruptura —una pérdida, una crisis, una relación que se
transforma, una sensación inexplicable de vacío— puede ser el
punto de partida para un cambio profundo. 

Muchas personas llegan a terapia en ese
momento, queriendo sentirse como antes.
Pero, de nuevo, la pregunta que realmente
abre esa puerta es otra: ¿y si no se trata de
volver atrás, sino de verme de manera
diferente? Cuando el mundo se tambalea, la
terapia no busca cambiar lo que sucede
afuera, sino entender lo que sucede dentro
cuando lo externo nos sacude. 
Gradualmente, también identificamos
nuestros filtros: creencias, miedos, defensas,
formas de protegernos. Y cuando podemos
verlos con curiosidad y neutralidad, surge
algo nuevo: la conciencia. 



Trabajamos con el aquí y ahora en la terapia humanista y Gestalt
porque el presente incluye la forma en que interpretamos todo.
No se trata de volver en el tiempo, sino de ver su pasado
viviendo actualmente en nosotros. Cuando una persona llega a
hacerlo, en un minuto sucede algo pequeño, pero también algo
grande: la realidad deja de ser un obstáculo a dominar y se
convierte en un lugar que podemos habitar con mayor claridad.
Mirar hacia adentro puede dar miedo. Entiendo por qué: todos
tememos descubrir algo con lo que no sabemos qué hacer. Pero
lo que nos aterra no es lo desconocido, sino la aceptación de lo
que sabemos: las partes que no olvidamos. Y ahí es donde el
trabajo terapéutico se convierte en reconciliación, donde el
propósito del trabajo no es la reparación. 

Prefiero creer que la terapia es como un espejo amable, un
espejo que no quisiéramos ver, pero lo suficientemente cálido
para que nuestro amor propio no se rompa. Es un lugar donde
dos mundos chocan: el mío y el de la otra persona frente a mí. No
le decimos a los demás lo que es verdad; acompañamos a alguien
a descubrir la suya.

A veces una simple pregunta es suficiente —"¿podría ser que lo
que llamas fracaso sea en realidad un signo de crecimiento?"— o
un silencio mutuo, que deja que algo se asiente dentro. 

No acompaño a personas rotas, sino a personas que comienzan a
recordar quiénes son cuando dejan de pretender ser alguien
más. Hay un momento hermoso cuando todo encaja: el silencio
que precede al cierre de las sesiones, cuando alguien dice: "Siento
que finalmente puedo verme de verdad". Pero lo externo no ha
cambiado en ese momento, la mirada sí. Por eso, cuando la
mirada cambia, el mundo interior cambia. 



Asumir que estamos tomando una
decisión —incluso si no lo sabemos
— sobre cómo vemos el mundo es
un ejercicio de responsabilidad y
libertad a la vez. Responsabilidad
porque ya no queremos señalar
solo hacia afuera, y libertad, porque
si nuestra mirada puede
distorsionarlo, también puede
ajustarlo. No se trata de negar el
dolor o pensar positivamente. La
realidad sigue siendo
ineludiblemente complicada o
injusta, confusa o difícil de
procesar, pero podemos elegir la
perspectiva desde la cual la
miraremos. 
Podemos mirar desde el miedo o la curiosidad, desde la carencia
o la posibilidad. Esa elección no se realiza una vez, sino que se
repite, una y otra vez en el tiempo, en cada momento del
presente. Cuando decidimos mirar con los ojos abiertos,
comenzamos a ver cosas que no estaban allí antes o que siempre
estuvieron, pero no nos permitíamos ver.
A veces suelo dejar algunas preguntas abiertas para analizar
entre sesiones. Quizás también te sirvan: ¿Cuál es la historia que
te estás contando sobre lo que estás pasando? ¿Qué parte de ti
necesita que esa historia sea cierta? ¿Cómo te ha protegido tu
forma de mirar... y cómo te ha limitado? No intentes
responderlas de inmediato, sino déjalas a sí mismas con el trabajo
en silencio. 
De hecho, a lo largo de muchos años me he dado cuenta de que
mirar de manera diferente no significa que veas lo bonito, sino
que veas con más compasión. La compasión no es lástima, es
reconocer nuestra humanidad incluso cuando duele. 



Cuando examinamos nuestras heridas con compasión, dejan de
dirigir nuestras vidas desde la sombra y se convierten en
sabiduría. Cuando alguien dice: "sí, esto también soy yo", veo como
se iluminan sus miradas. En ese momento, no estamos a la
defensiva; simplemente estamos aquí. Y esa presencia se vuelve
profundamente sanadora. 

No hay un proceso rápido de mirar hacia adentro. A veces duele,
a veces cansa, a veces desconcierta. Pero allí, pieza por pieza, los
velos de la ilusión se desvanecen y surge algo más cercano, más
fácil, más humano.

Lo que me atrae de la terapia humanista es que confía en un
impulso humano natural hacia la coherencia, esa fuerza esencial
que busca integrarnos, incluso en el dolor. No se trata de si
alguien es perfecto, se trata de quién es. De atreverse a ser
quienes somos, incluso si no coincide con la idea de alguien más
acerca de quién debería ser. 

La perfección es frecuentemente otro filtro, un mecanismo de
protección para salvarnos de ser juzgados o abandonados por
otros. Pero la sanación ocurre cuando dejamos de esperar ser
otro y comenzamos simplemente a estar presentes con lo que
somos. Cuando una persona puede decirse a sí misma: "así que,
sí, entiendo esto, porque esto es lo que siempre he sido, a pesar
de todas las contradicciones, hay algo en ello que podría valorar",
algo se asienta.



Es esa aceptación la que tiende a
ser cuando el cambio comienza. Sí,
no hay respuestas rápidas, pero
sucede cuando la pregunta es
genuina. Y mirar hacia adentro es
un acto de valentía. No porque sea
heroico, sino porque requiere
honestidad. La honestidad, incluso si
duele, siempre te acerca a la
libertad de ser. 

Cada día, estoy aprendiendo a mirar de
manera diferente. También estoy
repitiendo viejas fábulas, aún llego a
defender verdades que solo alimentan
mis miedos. 
Siempre que me sorprendo en eso, escucho algo que reitero con
aquellos con quienes comparto su camino: es trabajo de todos los
días, aprender a ver mis filtros. Porque no son tan poderosos una
vez que los vemos. Y entonces lo que parece ser una realidad fija
se vuelve más f lexible. Podemos mirar con un poco más de
apertura, un poco más de ternura, un poco más de realidad. No
hay un final establecido, solo el esfuerzo continuo de mirar de
nuevo.

SARA MERCADO
Morelia, Mich.
Psicoterapeuta humanista con
enfoque Gestalt, se dedica al
acompañamiento terapéutico de
adolescentes y adultos desde una
mirada empática, cercana y
profundamente humana. Su labor
busca desmitificar la psicoterapia y
acercarla como un espacio de
comprensión, reflexión y encuentro
consigo mismo.

Recientemente formada en
psicoterapia asistida con psicodélicos,
trabaja con procesos guiados por
psilocibina, integrando nuevas formas
de exploración interior. A través de sus
escritos, invita a detenerse, observar y
cuestionar lo cotidiano, abriendo
caminos hacia una conciencia más
plena y compasiva.

@psic_saramercado 



Tzintzuntazan, Mich.
31/10/21 - Antroponomadas

P
Á
G
I
N
A
 
4
1



MÁSCARAS QUE HACEMOS PROPIASMÁSCARAS QUE HACEMOS PROPIAS
08 Octubre 2025 ¿Cuántas veces hemos tomado máscaras que no

son nuestras, pero las hacemos propias? 
Máscaras. Tantos seres viviendo a través de
ellas. 
¿Por qué hay tanto miedo en dejarlas? Si no son
más que fachadas irreales y poco sostenibles.
El miedo a dejarlas a veces es más grande que la
libertad de ser uno mismo. 
¿Qué pasaría si dejáramos de vivir a través de ellas
y nos permitimos SER en libertad?
¿Qué tan libres podríamos ser? ¿Qué tan en paz
podríamos sentirnos? 
La valentía de dejar caer esas máscaras es
admirable. Y más admirable reconocerlas, para
dejar de hacerlas propias. 
Por un día, sólo por un día, ¿cómo sería vivir sin
fachadas, y ser completamente tú? 
Sólo por un día. Y que ese día, se convierta en
toda una vida.

Su estilo literario, reflexivo y poético, explora las máscaras que usamos para
habitar el mundo, aquellas que con el tiempo se confunden con nuestro
propio ser. A través de su escritura, busca darle voz a ese anhelo antiguo:
volver a encontrarse con su esencia creadora.

@xime.arciga11

Docente de idiomas y aprendiz
en el camino de las terapias
holísticas, cultiva desde
siempre un profundo amor por
la literatura y la escritura.
Aunque la vida la llevó por
otros senderos, su sueño de
escribir permanece vivo,
latiendo en cada palabra que
plasma. 

X I
M

E  A R C I G A

Morelia, Michoacán



Si te gustaria formar parte de nuestras próximas
Ediciones, revisa las bases en:

@ANTROPONOMADAS_2025REVD

BIDXAAGUI.COM/PAGES/ANTROPONOMADAS

P
Á
G
I
N
A
 
4
3


